
 

 

82 

  تحلیل مفهومی و مصداقی شکر در صحیفه سجادیه 
  

  

   ٣ حسین خاکپور *،٢آبادهادی زینی ملک، ١نودزصالحی ریحانه

   DOI :(384.10822025.29DUA./10.22084شناسه دیجیتال (

  21/05/1404تاریخ پذیرش:  - 31/02/1404تاریخ دریافت: 

  
  

  چکیده 

ای که در قبال گونهشکرگزاری یکی از عناصر کلیدی در نظام ارزشی و روابط انسانی است؛ به

ای از بلوغ اخلاقی و رشد اجتماعی های دیگران، نشانهدیت، و در برابر نیکیهای الهی، تجلی عبو نعمت

، »صحیفه سجادیه«شود. این پژوهش با هدف تحلیل جامع ابعاد مفهومی و مصداقی شکر در محسوب می

 فرازهای این اثر گرانتحلیلی و با بهره-به روش توصیفی
ِ

سنگ امام سجاد(ع)، گیری از استقصای کامل

شود که از حیث گر معرفی میمثابه عنصری هدایتیافته است. در بخش مفهومی، شکر بهسامان 

حال، تمامی مراتب شکر عینهای الهی دارد و درپیوستگی و استمرار، ریشه در ازلیت و جاودانگی نعمت

یابد. در بخش مصداقی، سه گونه از شکر تفکیک و بررسی شده در پرتو حمد و سپاس الهی معنا می

ها است: شکر خالق نسبت به مخلوق، شکر مخلوق نسبت به خالق و شکر مخلوق نسبت به مخلوق. یافته

حاکی از آن است که شکر مخلوق نسبت به خالق، بیشترین بسامد را در فرازهای صحیفه داراست؛ 

اساس،  که شکر مخلوق نسبت به مخلوق، کمترین فراوانی را به خود اختصاص داده است. بر اینحالیدر

تنها بُعدی عبادی، بلکه جایگاهی بنیادین در ساختار توان نتیجه گرفت که شکرگزاری از خداوند، نهمی

  ارتباطی انسان با خویشتن، خدا و جامعه دارد.

  

  ، تحلیل مصداقی، صحیفه سجادیه: شکر، مدح، تحلیل مفهومیهاکلیدواژه

  

                                                                    

  gmail.com1919z.salehi@وبلوچستان؛اسلامی دانشگاه سیستانالهیات،معارفالبلاغه دانشکده ارشد نهجکارشناسی-١

  zeini@theo.usb.ac.ir(نویسنده مسئول*)  دانشگاه سیستان و بلوچستان، دانشکده الهیات، حدیثو استادیار علوم قرآن -٢

 DR.khakpour@Neyshabur.ac.ir. انیر اانسانی، دانشگاه نیشابور، علومتشیع، دانشکده ادبیات و گروه تاریخ دانشیار -٣

  



 

 

83 

 مقدمه و بیان مسئله -۱

مفاهیم بنیادین در نظام اخلاقی و تربیتی ادیان الهی، نقش  مثابه یکی ازشکرگزاری، به 

های اخیر، توجه به این ای در ارتقاء شخصیت فردی و تقویت پیوندهای اجتماعی دارد. در سالکنندهتعیین

هایی با ها و همایشای که نشستگونهمفهوم در فضای عمومی و فرهنگی جامعه افزایش یافته است؛ به

حال، اغلب این رویکردها متأثر از متون غیردینی و اینشود. بابرگزار می» شکرگزاریقدرت «محوریت 

گرایانه، اثر راندا برن هستند که با رویکردی طبیعت» معجزه شکرگزاری«های نوظهور، مانند کتاب عرفان

» کائنات«ه جای ارتباط با خداوند، مخاطب را بمفهوم شکر را از خاستگاه توحیدی آن فاصله داده و به

 دهند.ارجاع می

یشه در توحید و رابطه خالق و مخلوق دارد و  این در حالی است که شکر در اندیشه اسلامی، ر

جایگاه آن در متون دینی اصیلی همچون قرآن کریم و صحیفه سجادیه، فراتر از یک توصیه اخلاقی صِرف 

نامیده شده است » قرآنِ صاعد«از بزرگان، است. بررسی این مفهوم در صحیفه سجادیه ـ که به تعبیر برخی 

عنوان یک فضیلت اخلاقی، بلکه تنها بهسنگ، شکرگزاری نهـ اهمیت خاصی دارد؛ چراکه در این اثر گران

 ها در قالب دعا نمود یافته است.عنوان سازوکار ارتباطی انسان با خداوند و دیگر انسانبه

مصداقی شکر در صحیفه سجادیه، تلاش دارد تا  پژوهش حاضر با هدف تبیین ابعاد مفهومی و

جایگاه این مفهوم را در گفتمان دینی و تربیتی روشن سازد. بر این اساس، مسئله اصلی تحقیق عبارت است 

از: شکرگزاری در صحیفه سجادیه چه مفهومی دارد و مصادیق آن در بسترهای مختلف روابط انسانی 

 چیست؟

 شود:، دو پرسش فرعی مطرح میدر راستای پاسخ به این مسئله

  مفهوم شکر در منظومه فکری امام سجاد(ع) و در قالب ادعیه صحیفه سجادیه چیست؟

 های مختلف ارتباط انسان چیست؟مصادیق شکرگزاری در حوزه

ای که گونهها، از روش تحلیل مفهومی و مصداقی استفاده شده است؛ بهبرای پاسخ به این پرسش

شود. ن معنایی شکر، موارد کاربرد آن نیز از حیث کمیت و کیفیت بررسی میضمن شناسایی ارکا

های ویژه در فضای فرهنگی معاصر که تلقی عمومی از شکر متأثر از آموزهساختن این ابعاد، بهروشن

تواند به بازتعریف مفهومی این واژه در نظام تربیتی غیرتوحیدی شده است، ضرورت مضاعف دارد و می

  یاری رساند.اسلامی 

 



 

 

84 

  پیشینه پژوهش -۱-۱

ویژه در رابطه میان انسان های اخلاقی و تربیتی بهبا وجود جایگاه ممتاز صحیفه سجادیه در تبیین مؤلفه

و خدا، تاکنون پژوهشی با تمرکز ویژه بر تحلیل مفهومی و مصداقی شکر در این اثر انجام نشده است؛ 

  .اندین موضوع نزدیک شدهصورت غیرمستقیم به احال، چند اثر بهاینبا

ای با عنوان بررسی آثار تربیتی حمد و شکر در آیات و روایات (با تأکید بر نامهنرگس الماسی در پایان

)، به بررسی کارکردهای ۱۳۸۴الله نجارزادگان (دانشگاه اصول دین، صحیفه سجادیه) به راهنمایی فتح

پژوهش با فرض مفهومی مشخص از شکر، بیشتر بر آثار  حال، ایناینتربیتی حمد و شکر پرداخته است؛ با

  .آن تمرکز دارد و وارد تحلیل معنای شکر نشده است

نامه پور و الهه تاجیک با عنوان حوزه معنایی شکر در قرآن کریم (فصلای از عباس مصلاییمقاله

ه نظریه حوزه معنایی شناختی واژه شکر در قرآن بر پای)، به تحلیل زبان۱۳۹۳مطالعات قرآن و حدیث، 

 بر قرآن کریم است و 
ً
پرداخته است. اگرچه این مقاله نگاه دقیقی به تحلیل واژه دارد، اما تمرکز آن صرفا

  .ارتباط مستقیمی با صحیفه سجادیه ندارد

نامه علوم عباس الهی نیز در مقاله کارکردهای تربیتی شکر از منظر قرآن و صحیفه سجادیه (پژوهش

)، تلاش کرده است تا با گردآوری برخی شواهد روایی از صحیفه، کارکردهای ۱۴۰۱، حدیث تطبیقی

شده محدود است و از تحلیل مفهومی و های ارائهتربیتی شکر را بررسی کند. اما گستره شواهد و تحلیل

  مصداقی عمیق فاصله دارد

ازمنظر امام سجاد علیه » رزق طیب«رحمان عشریه و همکاران در مقاله عوامل تأثیرگذار در پایداری 

)، حمد و شکر به زمینه ساز پایداری نعمت های قرار داده اند، اما ۱۴۰۲السلام(دوفصلنامه دعا پژوهی،

  موضوع بررسی شکر جامعیت ندارد. 

توان گفت پژوهش حاضر در پرتو خلأهای موجود، با تمرکز بر واکاوی معنا و بر این اساس، می

یه، در پی ارائه تحلیلی نو از جایگاه این مفهوم در چارچوب ارتباط انسان با مصادیق شکر در صحیفه سجاد 

  خداوند است.

  ضرورت و اهمیت پژوهش -۱-۲

گرایانه در تبیین مفهوم شکر در فضای فرهنگی با توجه به غلبه رویکردهای غیرتوحیدی و طبیعت

صحیفه سجادیه، ضرورت دارد. بررسی ویژه معاصر، بازخوانی این مفهوم بر پایه منابع اصیل اسلامی، به



 

 

85 

های رایج و احیای پیوند شکر با توحید، به تواند با تصحیح تلقیسنگ، میتحلیلی شکر در این متن گران

  .های پیشین را جبران نمایدبازتعریف آن در نظام تربیتی دینی یاری رساند و خلأ موجود در پژوهش

  

 شناسی مفهوم -۲

  صحیفه سجادیه برخی از مبانی نظری نیازمند توضیح است.قبل از بررسی واژه شکر در 

  تحلیل مفهومی و کارکرد آن در بازخوانی مفاهیم دینی -٢-١

در منطق اسلامی، مفهوم عبارت است از صورتی ذهنی که بازتاب واقعیتی خارجی یا لفظی است؛ 

رد که حاکی از مصداقی آو ، مفهومی را در ذهن پدید می»کتاب«ای نظیر ای که شنیدن واژهگونهبه

 اسمی«). تحلیل مفهومی، یا ۱/۸۵ق: ۱۴۲۱؛ سبحانی، ۴۹: ۱۴۳۷خارجی است (حیدری، 
ّ

، در برابر »حد

 حقیقی«تحلیل ماهوی یا 
ّ

قرار دارد و بر آن است تا معنا را از طریق عناصر سازنده و کاربردهای زبانی » حد

  .)۱/۱۰۳: ۱۳۷۸دی، آن روشن سازد، نه از رهگذر تعیین ذاتیات (مصباح یز 

اند، اهمیتی ویژه در حوزه مفاهیم اخلاقی و دینی که متأثر از بسترهای اجتماعی و روانیاین روش، به

های توان با تحلیلیابد؛ زیرا امکان تحدید ماهوی بسیاری از این مفاهیم وجود ندارد و تنها میمضاعف می

: ۱۳۷۴؛ مطهری، ۱/۴۴۶: ۱۳۹۶رضایی اصفهانی، ها را روشن ساخت (مفهومی، ابعاد و کارکردهای آن

ها شود؛ زیرا این که بداهت برخی مفاهیم، همچون شکر، نباید مانع واکاوی تحلیلی آن). ضمن آن۲۲

مندند که تنها از طریق های معنایی پیچیده و نظاماند، ولی در باطن واجد لایهظاهر روشنمفاهیم، گرچه به

  .)۲/۹۷: ۱۳۸۶اند (جوادی آملی، متنی قابل کشفهای تحلیل مفهومی و قرائت

تر ای برای تفسیر عمیقهای مفهومی، تلفیق روش تحلیل مفهومی و تحلیل مصداقی، زمینهدر پژوهش

  سازد.ها در قرآن و روایات فراهم میمتنی آنمفاهیم و دستیابی به پیوندهای میان

 تحلیل مصداقی در فهم واژگان اخلاقی -۲-۲

به مصداق خارجی دلالت دارد؛ زیرا » اسم ذات«به مفهوم ذهنی و » اسم معنی«ی، در منطق اسلام

). ۱/۵۹۰: ۱۴۲۴مفاهیم برخاسته از صفات ذهنی، اجمال بیشتری نسبت به مصادیق عینی دارند (مدرسی، 

سازند. برای نمونه، عمل روشن می اند که مرزهای دقیق یک مفهوم را در عرصهدر واقع، این مصادیق

 به معنای  ظاهر وحدت دارند؛ امابه» سفیدی«یا » وجود«ند مفاهیمی چون هرچ
ً
وحدت در مصداق لزوما

گیرد و با واقعیت خارجی همواره وحدت در معنا نیست؛ زیرا تحلیل مفهومی در ساحت ذهنی صورت می

  .)۲۸۱: ۱۴۳۷؛ حیدری، ۲/۱۳۷: ۱۳۹۶تطابق کامل ندارد (رجبی دوانی، 



 

 

86 

» شکر«ای چون رفتاری-تنهایی برای شناخت کامل واژگان اخلاقیمفهومی به بر همین اساس، تحلیل

یابد؛ از شکر قلبی و های مختلف زندگی انسانی بروز میکافی نیست. شکر مفهومی است که در ساحت

صورت پراکنده و در بستر ویژه ادعیه، بهزبانی گرفته تا شکر عملی. مصادیق این مفهوم در متون دینی به

ویژه در حوزه اخلاق عملی، راهی برای رفع ابهام و بردی آن ذکر شده است. بررسی این مصادیق، بهکار

رغم بداهت ظاهری، در مقام عمل نیازمند تحلیل آورد؛ مفهومی که علیتر معنای شکر فراهم میفهم دقیق

  تری است.دقیق

 شکر در لغت -۳-۲

اند. فراهیدی آن را در برابر کفر، ز منعم دانستهاغلب لغویان، شکر را به معنای اظهار نعمت و سپاس ا

؛ عسکری، ۵/۲۹۲ق: ۱۴۱۰دهنده تعریف کرده است (فراهیدی، معنای یادآوری نعمت و ستایش نعمت به

دهد (جوهری، ). جوهری نیز بر بُعد زبانی شکر تأکید دارد و آن را در برابر کفران قرار می۳۹: ۱۴۰۰

 .)۳/۲۰۷تا: کند (ابن فارس، بیرا ستایش در قبال عطا معنا می). ابن فارس، شکر ۲/۷۰۲: ۱۳۷۶

 «طریحی، در ذیل آیه 
ً
ورا

ُ
ک

َ
 ش

ً
 عَبْدا

َ
هُ کان داند ، شکر را متشکل از معرفت، اقرار زبانی و اعتقاد قلبی می»إِنَّ

ین برآیند ا .)۳/۳۵۳: ۱۳۷۵کند (طریحی، و بر هماهنگی دل، زبان و اعضا در مقام شکرگزاری تأکید می

آراء آن است که شکر ناظر به شناخت، اعتراف و اظهار نعمت است و به کمیت نعمت وابسته نیست؛ از 

شمارند، تحقق های الهی بیترین احسان نیز شکر واجب است و چون نعمترو، حتی در برابر کوچکاین

  .نمایدکامل آن دشوار می

منظور، حمد را ستایش نسبت به راهیدی و ابندر کنار شکر، واژه حمد نیز در متون دینی رایج است. ف

). فیومی تمایز این دو واژه را ۳/۱۵۵: ۱۴۱۴؛ ابن منظور، ۳/۱۸۸: ۱۴۰۹دانند (فراهیدی، افعال پسندیده می

: ۱۴۱۴بیند: حمد مربوط به صفات، و شکر ناظر به نعمت و افعال است (فیومی، شان میدر متعلق

یابد داند؛ زیرا حمد حتی بدون دریافت نعمت نیز تحقق میمی ). طریحی حمد را اعم از شکر۲/۱۴۹

داند: در نهایت، عسکری نسبت میان آن دو را عموم و خصوص مطلق می .)۳/۳۹: ۱۳۷۵(طریحی، 

  ).۳۹: ۱۴۰۰حمد شامل همه امور نیکوست، اما شکر تنها ناظر به نعمت است (عسکری، 

 معنای اصطلاحی شکر  -۴-۲

 به معنای قدردانی از خداوند در برابر نعمتشکر در اصطلاح دینی و اخ
ً
های اوست. برخی لاقی، غالبا

اند. طبرسی اند، نیز به این معنای اصطلاحی نزدیک شدهها که متأثر از متون دینیویژه آنمنابع لغوی، به



 

 

87 

داند؛ زیرا شکر لغوی شامل سپاس از خدا و غیر اوست، اما شکر شکر لغوی را اعم از شکر عرفی می

  .)۲/۴۶۷: ۱۳۷۲های الهی است (طبرسی، عرفی ناظر به نعمت

کارگیری آن در مسیر رضای الهی علامه طباطبایی، شکر را یاد خدا در هنگام استفاده از نعمت و به

: ۱۴۱۷داند. از نظر او، شکر مطلق، یاد خدا بدون غفلت و اطاعت بدون معصیت است (طباطبایی، می

۴/۵۸(.  

اند ر را استفاده درست و متناسب از نعمت در جهت کمال مطلوب تعریف کردهعلمای اخلاق نیز شک

). نراقی ضمن تأکید بر بُعد احساسی شکر، آن را شناخت نعمت از سوی ۳/۷۹: ۱۳۷۷(مکارم شیرازی، 

  ).۷۹۰: ۱۳۷۸داند (نراقی، منعم، شادمانی از آن و عمل مطابق با این شادی می

  

  ر صحیفه سجادیه  تحلیل مفهومی و مصداقی شکر د -۳

  در این بخش به تحلیل مفهومی و مصداقی شکر در صحیفه سجادیه پرداخته شده است.

  تحلیل مفهومی. ۳-۱

» شکر«هاست، در تعریف که تعریف مفاهیم مستلزم شناسایی و تحلیل ارکان گوناگون آنبا توجه به این

غایت و هدف آن، چگونگی تحقق فعل با هایی همچون توان مؤلفهعنوان یک کنش زبانی یا قلبی، میبه

در چارچوب روابط انسان با خداوند و بالعکس » حمد«تأکید بر عنصر پیوستگی، و نیز تمایز آن با مفهوم 

  را مورد بررسی قرار داد.

  محور شکر در صحیفه سجادیه بر پایه ساختار مفهومی و رواییتحلیل غایت. ٣- ١-١

 یک کنش عبادی در برابر دریافت نعمت، بلکه در نظام معنایی صحیفه سجادیه، شک
ً
ر نه صرفا

شناسانه انسان از رابطه خود با خداوند است. بر این اساس، ای از توحید عملی و ادراک هستیجلوه

ای گونهشود؛ بهمحور عرضه میشکرگزاری در ادبیات دعایی امام سجاد (ع)، با کارکردی چندلایه و هدف

سازد. این رویکرد، در دعای یازدهم، با بیانی به سوی غایتی وجودی رهنمون میکه هر جلوه آن، ما را 

اعَتُهُ «:موجز اما عمیق متجلی است
َ

ینَ، وَ یَا مَنْ ط اکِرِ
ّ

وْزٌ لِلش
َ
رُهُ ف

ْ
ک

ُ
ینَ، وَ یَا مَنْ ش اکِرِ

ّ
رَفٌ لِلذ

َ
رُهُ ش

ْ
یَا مَنْ ذِک

مُطِیعِینَ 
ْ
  ». نَجَاةٌ لِل

ـ ذکر، شکر، و طاعت ـ در قالب یک نظام علت و غایت به هم پیوند  بنیادین در این فراز، سه کنش

ی بازشناسی نعمت در بستر ربوبیت، و مرحله» شکر«ی ادراک حضور، مقدمه» ذکر«اند؛ خورده

ینَ «بخشی به عبودیت در حوزه عمل است. تعبیر ی فعلیتمرحله» طاعت« اکِرِ
ّ

وْزٌ لِلش
َ
ناظر بر این نکته » ف



 

 

88 

شناسانه از غفلت و دستیابی به مقام قرب کر، نه صرف قدردانی، بلکه رهایی هستیاست که غایت ش

دانسته شده » راهی برای جبران و اثبات عبودیت«است. در شرح این دعا، شکر نه واکنشی عاطفی، بلکه 

الله مصباح یزدی، شکر واقعی برخاسته از معرفت نفس و در نگاه آیت .)۹۱: ۱۳۷۵الاسلام، است (فیض

کند شناخت خداوند است؛ زیرا تنها شکر برخاسته از شناخت، انسان را در نسبت با رب مطلق تعریف می

  .)۱/۱۰۶: ۱۳۸۲دهد (مصباح یزدی، و او را به سوی هدایت سوق می

نیز پیوندی عمیق میان شکر، نجات از غضب الهی و وصول به رضوان الهی  ٤٥افزون بر این، در دعای 

 «ترسیم شده است: 
َ
وْزُهُمْ ف

َ
، وَ ف

َ
بِک

َ
ض

َ
 نَجَاتُهُمْ مِنْ غ

ْ
انَت

َ
... وَ فِیهَا ک

َ
لِک

ْ
ض

َ
 بِف

َ
رُوک

َ
ک

َ
، وَ ش

َ
ک  بِمَنِّ

َ
رُوک

َ
ک

َ
ذ

 
َ

اک
َ

ممدوحی که اثرش با مقدمه آیت الله جوادی آملی مزین شده است: این پیوند را به عبارتی ». بِرِض

و سپاسِ پیوسته بر خداوند، مرهون  شکر«نویسد: تحلیل کرده و می» بخشحرکتی از نعمت به نعمت«

منت و توفیق الهی است؛ زیرا اگر عنایت ویژه خداوند نبود، هرگز چنین امتیاز و فضیلت معنوی حاصل 

نمی شد، [شکر] دعوت نامه الهی است که از عرش بر دل [شکرگزار ] نهاده شده است (ممدوحی، 

گاه زاده آملی در تبیینی عرفانی، شحسن .)٤٦٨، ص٣ج:۱۳۸۸ کر را بازگشت قلب به مبدأ فیاض و آ

داند. از نظر او، شکر حقیقی زمانی است که بنده بداند حتی شکر خود نیز با توفیق شدن به فقر ذاتی می

ی پیوند همیشگی عبد با رب الهی ممکن شده است؛ بنابراین، شکر واقعی آغازگر شکری دیگر و نشانه

  .)۲۹۷ص: ۱۳۸۳زاده آملی، است.(حسن

ابراین، در نگاه تحلیلی، شکر در صحیفه سجادیه نه کنشی سطحی، بلکه ساختاری تربیتی با بن

عبد «به » کننده نعمتفرد مصرف«کارکردهای معرفتی، اخلاقی و عرفانی است؛ ساختاری که انسان را از 

  دهد.ارتقا می» طلب رضایت«به » طلب نعمت«و از » عارف

  حیفه سجادیهتحلیل مفهوم دوام حمد در ص .٣-١-٢

ی تنها بیانگر ستایش از نعمت، بلکه بازتابی از رابطهنه» حمد«در نظام معنایی صحیفه سجادیه، مفهوم 

تنها آغاز، بلکه استمرار نعمت نیز در گرو امتداد حمد و ای که در آن، نهوجودی بنده با رب است؛ رابطه

 « :ا بیانی لطیف و عمیق مطرح شده استوهفتم، این معنا بشکر بنده است. در فرازی از دعای چهل
ً
حَمْدا

عَی بِهِ دَوَامُ الآْخِرِ 
ْ

، یُسْتَد
ُ

وّل
َ ْ
امُ بِهِ الأ

َ
های ستایشی که با آن نعمت پیشین پایدار شود و نعمت یعنی؛ »یُسْتَد

  .آینده طلب گردد

ذشته و از های گدارنده نعمتاین عبارت، ناظر به کارکردی دوگانه برای حمد است. از یک سو، نگه

کننده استمرار الطاف آینده. چنین نگاهی حمد را از حالت یک واکنش منفعلانه نسبت سوی دیگر، طلب



 

 

89 

مدنی شیرازی با اشاره به اقوال  .کندبه دریافت نعمت، به نقشی فعال در جریان فیض الهی تبدیل می

دارند شی پیوسته و مداوم وا میهای ازلی الهی، انسان را به شکر و ستایکند که نعمتمختلف، تصریح می

  .)٦/۳۴۶ق: ۱۴۰۹ساز ارتباطی همیشگی با خداوند است. (مدنی شیرازی، که زمینه

ها گونه که نعمتاین تبیین، ناظر به نگاه وجودشناسانه به نعمت و شکر است؛ بدین معنا که همان

   .ی دائمی بیابندریشه در ازلیت دارند، شکر و حمد نیز باید صبغه

سپاسی که به وسیله آن، دوام نعمت «دهد: الاسلام نیز این کارکرد دوگانه حمد را چنین شرح میفیض

این نگاه، ). ۳۳۱: ۱۳۷۵الاسلام، (فیض» های بعدی درخواست گرددپیشین حفظ شده و استمرار نعمت

شوند، گر نازل میها در امتداد یکدیگونه که نعمتبر روابط طولی در نظام ربوبی تأکید دارد؛ یعنی همان

سپاسی که با آن لطف «در شرح فهری نیز آمده است:  .شکر و حمد نیز باید در امتداد یکدیگر ادا شوند

این عبارت، وجه توسلی و ). ۲۳۴: ۱۳۸۶(فهری، » اول دوام یابد و استمرار الطاف آینده طلب گردد

  .سازدنگر حمد را برجسته میآینده

نین شکر و ستایشی، کیفیت است نه کمیت، یعنی شعور و عرفان و ممدوحی بیان می کند معیار چ

احاطه علمی به اسماء و صفات الهی که در نتیجه آن انسان با تمام وجود، ذکر و فعل و قول و شعور و 

وجودش همراه با زبان و موافق قلب سپاس می گوید و لحظه ای از الطاف و کرامت های خداوند غفلت 

زاده آملی و حسن .)٩٣، ٤ج،١٣٨٨د را رهین نعمت های خدا می داند(ممدوحی:نمی کند و پیوسته خو 

اند، ها حادثداند؛ زیرا اگرچه نعمتاستمرار حمد را نشانه بیداری قلب و نتیجه تداوم شهود نعمت می

: ۱۳۸۳زاده آملی، ولی منعم ازلی است، و این پیوستگی، ریشه در نسبت وجودی عبد با رب دارد (حسن

اند که امام بر همین اساس، از نگاه صحیفه سجادیه، حمد و شکر فرایندی پیوسته و تعاملی. )۳۱۸

  عنوان الگوی ارتباط دائم با خداوند ارائه کرده است.سجاد(ع) آن را در قالب دعا، به

  ریایی شرط کمال شکرخلوص و بی -٣-١-٣

دق نیت است. امام در صحیفه سجادیه، شکر کامل در گرو هماهنگی ظاهر و باطن و ص

قِ النّیّةِ «فرماید: وهفتم میسجاد(ع) در دعای چهل
ْ

قٌ لِصِد
ْ
قٌ لِبَاطِنِهِ، وَ بَاطِنُهُ وَف

ْ
اهِرُهُ وَف

َ
 ظ

ً
» حَمْدا

دهد که شکر صوری بدون خلوص ). این فراز نشان می۳۳۳: ۱۳۸۶ای، ؛ الهی قمشه۴۷(دعای 

  .نیت، فاقد ارزش دینی است

کند شکر باید از روی صدق و صفا باشد، نه همراه با ریا د میالاسلام نیز تأکیفیض

). مدنی شیرازی، وفاق ظاهر و باطن را نشانه اخلاص و معرفت به ۳۳۲: ۱۳۷۵الاسلام، (فیض



 

 

90 

شود که شکر زاده آملی نیز یادآور می). حسن٦/۳۵۰ق: ۱۴۰۹داند (مدنی شیرازی، حق می

گاه و نیت صادق به با گاه است نشیند؛ زیرا خداوند از نیتر میحقیقی تنها با دل آ ها آ

  ).۳۲۶: ۱۳۸۳زاده آملی، (حسن

ای از تربیت فقط یک واکنش طبیعی به نعمت، بلکه مرحلهبنابراین، صحیفه سجادیه شکر را نه

پارچگی درون و برون، شرط کند که در آن صداقت در نیت و یکباطنی انسان معرفی می

   .صحت و کمال آن است

 

  حلیل مصداقیت -۴

خدا،  - در تحلیل مصداقی با تأکید بر نوع چگونگی سمت و سوی رابطه شکرگزاری، روابط دو گانه انسان

شود. در این بخش به تفکیک موارد استخراجی با استقصای کامل انسان بررسی می - انسان و انسان - خدا 

 - خالق«انسان با عنوان  -ه خدااز صحیفه سجادیه  آمده است، برای تأکید بیشتر بر مفهوم شکر رابط

خصوص در رابطه مخلوق آمده است تا به» خالق-مخلوق«صورت رابطه خدا به - و رابطه انسان» مخلوق

  خالق وجه شکرگزاری نیز برجسته گردد.

  مخلوق–شکر خالق . ۴-۱

کر ای از شسویه از مخلوق به خالق نیست، بلکه جلوهای یکدر صحیفه سجادیه، شکر تنها رابطه

داند که هم به می» شناخت احسان و اظهار آن«منظور شکر را شود. ابنخالق نسبت به مخلوق نیز دیده می

). این معنا در آیات قرآن نیز آمده ۴/۴۲۳ق: ۱۴۱۴منظور، شود (ابنخداوند و هم به بندگان نسبت داده می

ورٌ «است؛ مانند 
ُ
ک

َ
ورٌ ش

ُ
ف

َ
غ

َ
نَا ل  رَبَّ

َّ
 «) و ۳۴(فاطر: » إِن

َ
اکِرٌ عَلِیمٌ ف

َ
 اللهَ ش

َّ
). شکر خدا در این ۱۸۵(بقره: » إِن

: ۱۹۷۹دادن و اظهار لطف به بندگان است، حتی برای طاعات اندک (زمخشری، آیات به معنای پاداش

۹۴(.  

خواهد که پاداش هجرت و مجاهدت بندگانش را در دعای چهارم صحیفه سجادیه، امام از خدا می

رْهُمْ «عطا کند: 
ُ
ک

ْ
وْمِهِمْ  وَاش

َ
 دِیَارَ ق

َ
ی هَجْرِهِمْ فِیك

َ
ای این شکر را به معنای پاداش الهی الهی قمشه…». عَل

). مدنی شیرازی آن را عطای رحمت به اهل اخلاص ۵۷–۵۵: ۱۳۸۶ای، ترجمه کرده است (الهی قمشه

لهی نسبت به را کنایه از لطف دائم ا» اشکرهم«الاسلام ) و فیض۲/۱۱۲ق: ۱۴۰۹داند (مدنی شیرازی، می

زاده آملی نیز هماهنگ ).این معنا با دیدگاه علامه حسن۵۵: ۱۳۷۵الاسلام، داند (فیضبندگان صادق می

است؛ وی در شرح عرفانی خود، شکر خداوند نسبت به انسان را ناشی از فیض قدیم و آغازگری مطلق 



 

 

91 

شمارد را نوعی شکر می» شکر توفیق«رساند و حتی داند که خود، انسان را به مقام شکر میالهی می

  .)۱۹۸: ۱۳۸۳زاده آملی، (حسن

تنها مشمول شکر بندگان است بلکه خود نیز السلام، خداوند نهبنابراین، در اندیشه امام سجاد علیه

ای شکور است؛ شاکری که در برابر مجاهدت مخلصان، حتی درخواستِ پاداش را دهندهآغازگر و پاداش

قدمی سازد. این پیشهای ظاهری و باطنی را بر آنان جاری مییضی پیشینی، نعمتسازد و با فمنتفی می

 شکرگزاری انسان را نیز تشدید می
ِ

ای که خالق در آن کند؛ چرا که رابطهخداوند در شکر، تکلیف اخلاقی

  .نمایدآغازگر لطف است، از مخلوق نیز پاسخی بایسته و پیوسته را مطالبه می

 تحلیل شکر والدین

دهنده آن است که والدین از درخواست انسان از خداوند برای شکرگزاری نسبت به والدین، نشان

وچهارم صحیفه سجادیه اند که شایسته قدردانی الهی هستند. در دعای بیستهای الهیترین نعمتبزرگ

رْ تَربِیَتِ « :این معنا با بیانی دقیق و عاطفی مطرح شده است
ُ
ک

ْ
هُمَا اش

َ
هُمّ ل

ّ
 الل

ْ
ظ

َ
رِمَتِی، وَ احْف

ْ
ی تَک

َ
ثِبْهُمَا عَل

َ
ی وَ أ

رِی
َ
ی فِی صِغ اهُ مِنِّ

َ
هُمَا مَا حَفِظ

َ
ای در ترجمه این فراز، با تأکید بر نیکی متقابل الهی به الهی قمشه». ل

: ۱۳۸۶ای، داند (الهی قمشهوالدین، آن را پاسخ الهی به تلاش ایشان در تربیت و بزرگداشت فرزند می

ای که از منظر تربیتی نیز حائز اهمیت است، آن است که امام سجاد(ع)، با وجود عصمت، هنکت). ۱۷۵

لق فروتنی اهلکند. این رفتار از سویی نشانبرای والدین خود دعا می
ُ

بیت(ع) است و از سوی دهنده خ

  .آیددیگر، الگویی تربیتی برای دیگران به شمار می

ید بر تقابل میان کرامت والدین و پاداش الهی، این دعا را الاسلام نیز در شرح خود، با تأکفیض

مدنی شیرازی در شرح خود، با اشاره ). ۱۷۵: ۱۳۷۵الاسلام، کند (فیضای از ادب بندگی معرفی مینمونه

عنوان داند و از آن بهبه ساختار دعایی این فراز، آن را نوعی واسپاری کامل پاداش والدین به فضل الهی می

در این دعا، امام  .)٤/۲۴۲ق: ۱۴۰۹کند (مدنی شیرازی، یاد می» عدلِ مشفوع به رحمت تقاضای«

خواهد که مهر ایشان را در قلبش سجاد(ع) علاوه بر درخواست پاداش الهی برای والدین، از خداوند می

امری  گر آن است که ادای حق والدین،ها نیکو گردد؛ این خود بیانقرار دهد و اعمالش نسبت به آن

 احساسی یا زبانی
ً
های روشنی با آموزهاین فراز از صحیفه سجادیه به .مداوم، قلبی و عملی است، نه صرفا

، نیکی )۲۳، اسراء: ۱۵۱، انعام: ۳۶، نساء: ۸۳قرآنی هماهنگ است؛ در چهار سوره از قرآن کریم (بقره: 

وضوعی، حاکی از اهمیت والای حق نشینی مبه والدین بلافاصله پس از توحید مطرح شده است. این هم

  والدین در منظومه اخلاقی اسلام است.



 

 

92 

  خالق-شکر مخلوق. ۴-۲

هایی ابتدایی که لاجرم ها و تفضلهای ازلی نسبت به انسان است. نعمتبودن خداوند بیانگر نعمتازلی

الق آمده کند. در زیر مصادیق مختلف شکرگزاری مخلوق نسبت به خانسان را مستوجب شکرگزاری می

  است.

  شکر بر پیامبر اکرم(ص) در صحیفه سجادیه؛ تجلی شکر بر نعمت هدایت .٤-٢-١

 
ِ

یکی از مصادیق بلندمرتبه شکر، شکرگزاری نسبت به وجود پیامبر اکرم(ص) است. در تبیین مفهومی

ترین عنوان کاملشکر روشن شد که هدف نهایی آن، هدایت است؛ بنابراین، شکر نسبت به پیامبر(ص) به

  .رودشمار میواسطه هدایت بشر، مصداق اعلای شکر الهی به

ذِی « :فرمایددر دعای دوم صحیفه سجادیه، حضرت سجاد(ع) با تأکید بر این معنا می
ّ
هِ ال

ّ
 لِل

ُ
حَمْد

ْ
وَ ال

مَاضِیَةِ وَ ا
ْ
مَمِ ال

ُ ْ
 الأ

َ
یْهِ وَ آلِهِ دُون

َ
هُ عَل

ّ
ی الل

ّ
ةِ مَنّ عَلیْنَا بِمُحَمّد نَبِیّهِ صَل

َ
رُونِ السّالِف

ُ
ق

ْ
در این فراز، وجود ». ...ل

اند؛ ویژه مؤمنان، مشمول آن گردیدهپیامبر اسلام(ص) نعمتی عظیم معرفی شده است که امت اسلام، به

  .های پیشین از آن محروم بودندنعمتی که امت

ها پیامبری را شکر بر وجود پیامبر، نوعی شکر برای اصل هدایت است؛ زیرا خداوند در منت خود نه تن

گاه است: هاست و به اسرار زندگیفرستاد، بلکه پیامبری از میان خود مردم که از جنس آن من «شان آ

تِی «الاسلام نیز در شرح خود، با اشاره به عبارت فیض .)١/١٠٨: ١٤٠٩(مدنی شیرازی، » أنفسهم
ّ
رَتِهِ ال

ْ
د

ُ
بِق

یْ 
َ

 تَعْجِزُ عَنْ ش
َ

کند و معتقد است که انتخاب در مقام الهی تأکید می ، بر عظمت نعمت بعثت»...ءٍ لا

الاسلام، پیامبر از میان این امت، ناشی از مشیت خاص الهی است که نیازمند شکرگزاری دائم است (فیض

مُؤْمِنِینَ...«فرماید: عمران که میسوره آل ١٦٤چنین آیه هم .)٤٢: ١٣٧٥
ْ
ی ال

َ
هُ عَل

َّ
 مَنَّ الل

ْ
د

َ
ق

َ
 ناظر  »ل

ً
به دقیقا

همین مفهوم است و امام سجاد(ع) در این دعا در واقع، آن معنای قرآنی را در قالب دعا و نیایش بازتاب 

  .داده است

گر آن، و بر این اساس، بعثت پیامبر اکرم(ص)، نعمتی مضاعف است: هم به جهت محتوای هدایت

 ستایش از شخص هم به سبب اختصاص آن به امت اسلامی. بنابراین، شکر نسبت به پیامبر(ص
ً
) نه صرفا

ایشان، بلکه نوعی شکرگذاری نسبت به مسیر نجات و رهایی از ضلالت است. امام سجاد(ع) در این دعا با 

الله(ص)، در واقع، شکر برای تمام مسیر هدایت و شود که شکر بر وجود رسولتعبیری دقیق، یادآور می

   ه است.کمال انسانی است که خداوند در قالب نبوت عرضه کرد

  



 

 

93 

  هاشکر در سلامت و بیماری؛ نگاهی توحیدی به نعمت -٤-٢-٢

ای از نعمت الهی هستند؛ از نگاه امام سجاد(ع)، سلامت و بیماری هر دو در منظومه توحیدی، جلوه

خواند. این معنا در دعای پنجم صحیفه چنین بیان نعمتی که در هر دو حالت، بنده را به ذکر و شکر فرا می

 « :شده است
َ

، وَ انْطِلا
َ

رِ نِعْمَتِک
ْ
ک

ُ
انِنَا فِی ش

َ
بْد

َ
 أ

َ
رَاغ

َ
، وَ ف

َ
مَتِک

َ
رِ عَظ

ْ
وبِنَا فِی ذِک

ُ
ل
ُ
 ق

َ
مَة

َ
 سَلا

ْ
هُمّ ... وَ اجْعَل

ّ
 الل

َ
ق

 
َ

سِنَتِنَا فِی وَصْفِ مِنّتِک
ْ
ل
َ
جا، سلامت دل، بدن و زبان به ترتیب در خدمت ذکر، شکر و توصیف در این». أ

دهد که شکر، نه فقط یک واکنش د. این توازن میان باطن و ظاهر، نشان میگیرننعمت الهی قرار می

در دعای پانزدهم نیز امام (ع) با لحنی شگفت،  .جانبه برای زیستن با خداستعاطفی بلکه روشی همه

 بِی مِنْ «:دانندای برای شکر میبیماری را هم زمینه
َ

ت
ْ
ث

َ
حْد

َ
ی مَا أ

َ
 ... عَل

ُ
حَمْد

ْ
 ال

َ
ک

َ
هُمّ ل

ّ
ةٍ الل

ّ
  ». عِل

در نگاه ظاهری، بیماری رنج است، اما در نگاه معرفتی، فرصتی برای تزکیه و بازگشت به خداوند 

بسیاری از آلام جسمی رحمتند؛ زیرا موجب خضوع و « :نویسدزاده آملی میکه علامه حسناست. چنان

ارتر از کسی است که در گوید، در حقیقت بیدکه در بلا شکر میشوند. آنتنبّه انسان به ضعف خود می

  .)۱/۳۲۷: ۱۳۸۳زاده آملی، (حسن» راحتی غافل مانده است

از این منظر، نعمت واقعی، آن است که انسان را به یاد خدا رساند، چه در پوشش سلامت و چه در 

ام توانند بستر عبودیت شوند، اگر دل در یاد خدا آر تعبیر صحیفه، سلامت و رنج هر دو میلباس بیماری. به

 گرفته باشد.  

  شکر بر نعمت شب و روز -٤- ٢-٣

در دعای ششم صحیفه سجادیه، امام سجاد(ع) با نگاهی توحیدی به پدیده زمان، نعمت شب و روز را 

ذِی«کند: ای از قدرت مطلق الهی معرفی میستوده است و آن را جلوه
ّ
هِ ال

ّ
 لِل

ُ
حَمْد

ْ
 وَ النّهَارَ  ال

َ
یْل

ّ
قَ الل

َ
ل

َ
خ

وّتِهِ 
ُ
  .)۶۸: ۱۳۷۵الاسلام، ؛ یعنی سپاس خدایی را که شب و روز را با قدرت خویش آفرید (فیض»بِق

 مندی. نظامالففرماید: این دعا، امام سجاد(ع) با بیانی موجز و عمیق، به چند نکته اشاره میدر 

آن دو؛ . تفاوت طبیعی و کارکردی بالهی؛  » تقدیر حکیمانه«ای از عنوان جلوهآفرینش شب و روز، به

شب، مایه آرامش و خواب؛ روز، وقت فعالیت و معیشت؛ ج. اشاره به قدرت خداوند: در خلق این نظام 

  .دقیق و مداوم

 «ی ای به آیه شریفهدر شرح محمدتقی مجلسی آمده است که این فراز از دعا اشاره
َ

یْل
َّ
نَا الل

ْ
وَ جَعَل

ا
ً

هَارَ مَعَاش نَا النَّ
ْ
ای که نقش شب در آرامش و روز در تأمین زندگی را دارد؛ آیه) ۱۱-۱۰ (نبأ:» لِبَاسًا، وَ جَعَل

تقسیم شب و روز از تجلیات اسماء فعلیه خداوند است؛ یعنی نظام  .)١/۹۵تا: کند (مجلسی، بیبیان می



 

 

94 

ها الهی است، که با آن زندگی انسان» قهر«و » رحمت«، »تقدیر«زمانی حاکم بر عالم، یکی از ظهورات 

  .)١/۱۵۸ق: ۱۴۰۲زاده آملی، شود (حسنن تربیتی خاصی هدایت میدر جریا

نویسد: داند و میمی» روزی حیاتفهم شبانه«ای بر علامه طهرانی در شرح خود، این دعا را مقدمه

شکر بر شب و روز، شکر بر کل هستی زمانی انسان است؛ چراکه بدون زمان، هیچ فعلی از افعال انسانی «

رمزی «نظام شب و روز علاوه بر نظم زیستی،  .)۸۳ق: ۱۴۲۵(طهرانی، » یابدقق نمیدر ساحت بندگی تح

ی تجلی و ظهور، و شب، وقت خلوت الله است؛ روز نشانهاز قبض و بسط، و فنا و بقا در سیر الی» عرفانی

   .)١/۲۰۹: ١٤٢١و انس با حضرت حق (مکارم شیرازی، 

ا را به توجه دائمی به نعمت زمان که در قالب شب و روز بنابراین این فراز از دعای امام سجاد(ع) م

خواند. انسان باید با شکرگزاری در هر لحظه از زمان، به بندگی خود عمق بخشد و متجلی شده، فرامی

ها را ضایع نکند. شکر شب، در آرامش و راز و نیاز و شکر روز، در تلاش و خدمت مندی از فرصتبهره

  است

  وقفهاد مداوم و اطاعت بیشکر مطلق؛ ی -٤-٢-٤

در ظاهر  –است؛ شکر دائمی که در آن بنده در تمام حالات » شکر مطلق«یکی از مراتب عالی شکر، 

ای از عبودیت های اوست. این نوع شکر، مرتبهپیوسته به یاد خدا و نعمت –و باطن، در گفتار و رفتار 

  .ش نیستبخای غفلت از یاد نعمتخالص است که در آن، حتی لحظه

؛ یعنی، مرا یاد کنید و سپاس گویید و کفر )۱۵۲(بقره: » واشکروا لی ولا تکفرون«فرماید: خداوند می

  .نورزید

نَا مَا بَیْنَ « :فرماینددر دعای ششم، امام سجاد(ع) چنین دعا می
َ
 ل

ْ َ
حَسَنَاتِ... وَ امْلأ

ْ
نَا فِیهِ مِنَ ال

َ
 ل

ْ
جْزِل

َ
وَ أ

 
ْ
ک

ُ
 وَ ش

ً
یْهِ حَمْدا

َ
رَف

َ
...ط

ً
؛ یعنی: خدایا در این روز، ما را سرشار از نیکی، پرهیز از گناه، حمد، شکر، »را

  .)۷۲: ۱۳۷۵الاسلام، پاداش و فضل قرار ده (فیض

داند؛ فقط واکنشی به یک نعمت خاص، بلکه امری فراگیر و دائمی میدر این فراز، امام شکر را نه

  .در سراسر زندگی» ذخیره معنوی«و » حمد«مثابه ظرفی از شکر به

صین«در یک تحلیل معرفتی علامه طباطبایی، شکر مطلق را جزئی از مقام 
َ
داند؛ کسانی که می» مخل

الشاکرون « :کندها، آنان را از یاد منعم غافل نمیمندی از نعمتاند و بهرهقدمدر یاد و اطاعت از خدا ثابت

طباطبایی، «»فی طاعته، فالشکر هو الطاعة الخالص هم الذین لا یرون النعمة إلا من الله، و یستخدمونها

  .معصیت استوقفه و اطاعت بیبیان دیگر، شکر مطلق، یاد بی؛ به)١٢/۳۹۵؛ ٨/۳۱؛ نیز: ۵۸/٤: ١٤١٧



 

 

95 

زاده آملی نیز در شرح خود بر صحیفه، بر این نکته تأکید دارد که شکر مطلق، نتیجه علامه حسن

هی است. یعنی انسان در هر لحظه، خدا را حاضر و نعمت را ادراک حضوری پیوسته نسبت به فیض ال

زاده است (حسن» شکر«تنها زبان، بلکه قلب و عملش نیز در حالت بیند. چنین انسانی نهتجلی او می

  .)١/۱۷۲ق: ۱۴۰۲آملی، 

» عدم غفلت«، و »اطاعت«، »یاد خدا«ای از سلوک عرفانی است که در آن بنابراین، شکر مطلق مرتبه

خواهد که تمام روز انسان را لبریز از شکر قرار اند. امام سجاد(ع) در فراز بالا، از خدا میهم تنیده شده در

  رفته است.ای از دستدهد؛ چراکه هر لحظه بدون شکر، لحظه

  شکر برای قضا و قدر؛ رضایت در مدار عبودیت-۴-۲-۵

امام سجاد(ع) در دعای پانزدهم با بیانی  ای عالی از توحید عملی است.شکر بر قضا و قدر الهی مرتبه

؟«فرمایند: عارفانه می
َ

ک
َ
رِ ل

ْ
ک

ُّ
حَقّ بِالش

َ
 أ

ِ
یْن

َ
حَال

ْ
یّ ال

َ
هِی، أ

َ
دْرِی، یَا إِل

َ
مَا أ

َ
توحیدی امام، هم  نیز در نگاه» ف

مِ « :نیز چنین آمده است ۳۵ی شکرند. در دعای نعمت و هم ابتلا، شایسته
ْ
ی بِحُک

ً
هِ رِض

ّ
 لِل

ُ
حَمْد

ْ
هِ ال

ّ
  »…الل

کند؛ چیزی که علامه ی خداوند را القا میی رضایت درونی و تسلیم بیرونی به ارادهاین بیان، آموزه

بیند ی حکمت حق را مینامد که در آن، بنده در هر حال جلوهمی» عبودیت تکوینی«زاده آن را حسن

  .)١/۳۷۹(شرح صحیفه، 

ل ایمان به عدل و حکمت خداوند است؛ انسانِ بنابر این در یک تحلیل معرفتی رضا به قضا، حاص

مدار است. این مضمون، در محور و رحمتچه از او باز داشته شده، مصلحتپذیرد که گاهی آنشاکر می

ای دریغ کردم، خدا به موسی وحی کرد که اگر نعمتی را از بنده«کلام امام صادق(ع) نیز آمده است: 

؛ علامه مصباح، در شرح دعای پانزدهم، این )٢/۵۵۹مع السعادات: (نراقی، جا» خیر او در آن بوده است

 /١: ١٣٨٢داند (ی بلوغ عرفانی میخواند و آن را نشانهمی» تسلیم قلبی در برابر تدبیر الهی«نوع شکر را 

» بصیرت توحیدی«ای از شود که شکر بر بلا، جلوههمچنین، انصاریان در شرح خود، یادآور می .)۲۸۵

  .)٢/۱۷۴، ١٣٨٨نها از مخلصان ساخته است (است که ت

بنابراین شکر بر قضا و قدر، تمرینی عملی برای توحید درون است. چنین شکری، عبودیت را از ظاهر 

که امام سجاد(ع) نیز دهد، چنانی شاکران حقیقی و صدیقان قرار میکشاند و بنده را در زمرهبه باطن می

  یم خواستار است.همین مقام را برای اهل رضا و تسل

  

  



 

 

96 

  شکر بر پوشانندگی الهی-٤-٢-٦

هی است؛ یعنی سپاسگزاری های شکر در صحیفه سجادیه، شکر برای ستّاریّت الیکی از زیباترین جلوه

مْ «فرمایند: خاطر پوشاندن عیوب بندگان. امام سجاد(ع) در فرازی از دعای شانزدهم میاز خداوند به
َ
ک

َ
ف

تَمِسُ مَعَایِبِیمِنْ عَائِبَةٍ سَتَرْتَهَ 
ْ
مْ تُبْدِ سَوْءَاتِهَا لِمَنْ یَل

َ
یّ... وَ ل

َ
در این فراز، امام با زبانی عارفانه، خداوند .» ١ا عَل

بینند: نعمت محفوظ ماندن آبرو، با وجود ها آن را نمیگوید که بسیاری از انسانرا بر نعمتی شکر می

  .ها و تقصیرهالغزش

  تحلیل معنوی و اخلاقی

عنوان نماد رحمت خاص الهی معرفی زاده آملی، ستّاریّت الهی بهصحیفه سجادیه علامه حسن در شرح

: ۱۳۸۴زاده آملی، دهد (حسنشده است؛ رحمتی که فرصت توبه و بازگشت را در اختیار بندگان قرار می

١/۴۱۲(.  

از نظام تربیتی ورزد که پوشانندگی عیوب از سوی خدا، جزئی ممدوحی نیز ، بر این نکته تأکید می

کند نه در مقابل دیگران وی را رسوا می اوست؛ به این معنا که خداوند، بندگان را با افشاگری اصلاح نمی

: ۱۳۸۸کند و نیز به گونه ای با خودش معامله می کندکه گویا از سرار او بی خبر بوده است (ممدوحی، 

تنها نسبت به معتقد است که پوشش الهی نهسیدرضا صدر در نگاه عرفانی خود بر این فراز، .)٩٥، ص٢ج

دیگران، بلکه نسبت به خود انسان نیز هست؛ یعنی بنده تا زمانی که آماده توبه نباشد، حتی از عمق عیب 

گاه نمی   .)۲۲۱: ۱۳۷۵شود (صدر، خود نیز آ

اید در کند که مؤمن بداند و تأکید میانصاریان این نوع شکر را عاملی مهم در اخلاق اجتماعی می

محمدی  .)٢/۲۰۲: ۱۳۸۸های دیگران، پیرو اخلاق نبوی و اهل ستر باشد (انصاریان، برخورد با لغزش

نویسد: کند و میشهری نیز در دانشنامه معارف صحیفه، بر اهمیت اجتماعی این آموزه تأکید میری

ستّاریّت الهی، انسان را به دری رواج دارد، امنیت اخلاقی نخواهد داشت. شکر بر ای که در آن پردهجامعه

در حدیثی نیز آمده است  .)٣/۴۷۱: ۱۳۹۴شهری، دهد (محمدی ریسمت حفظ آبروی دیگران سوق می

های های مرا بپوشاند. امام فرمود: عیبکه شخصی به امام صادق(ع) گفت: دوست دارم خداوند عیب

  .)١٦/۱۲۹: ۱۳۷۲ندی، های تو را بپوشاند (متقی هبرادرانت را بپوشان تا خداوند عیب

                                                                    

اند و حسودانی که خواهان های گناهم را نزد همسایگانی که در پی عیوب منندی .... زشتیها که بر من پوشابسا عیب. چه ١

 اند آشکار ننمودی.زوال نعمتت از من



 

 

97 

تنها از ای متعالی از بندگی است که انسان در آن، نهنتیجه این که شکر برای پوشانندگی خدا، مرتبه

های معنوی چون آبرو، فرصت بازگشت و اصلاح، و رحمت در عین های مادی بلکه از نعمتنعمت

ردی و اجتماعی قرار دارد و انسان کند. این نوع شکر، در پیوندی عمیق با اخلاق فعصیان شکرگزاری می

  سازد.نزدیک می» ستّار العیوب«دارد و به صفت رحمانی جویی باز میرا از عیب

  دعا در توفیق شکرگزاری-٤-٢-٧

های تربیتی و معرفتی دعاهای صحیفه سجادیه، درخواست توفیق شکرگزاری از خداوند از جمله جلوه

کند که او را در مسیر قدردانی از دعای بیستم، از خداوند طلب میمتعال است. امام سجاد(ع) در فرازهایی 

ئَةِ «ها یاری نماید. از خوبی یِّ  السَّ
ِ

ضِیَ عَن
ْ

غ
ُ
، وَ أ

َ
حَسَنَة

ْ
رَ ال

ُ
ک

ْ
ش

َ
 أ

ْ
ن

َ
دْنِی لأِ

ِّ
دٍ وَ آلِهِ، وَ سَد ی مُحَمَّ

َ
 عَل

ِّ
هُمَّ صَل

َّ
؛ »الل

ها چشم ها را شکر گویم و از بدیده که نیکیخدایا! بر محمد و آل او درود فرست، و مرا توفیق «یعنی، 

های توفیق در بندگی و عزت در همین دعا، امام(ع) یکی از نشانه .)١٣٣: ١٣٧٥الاسلام، (فیض» بپوشم

دٍ وَ آلِهِ، وَ صُنْ « :فرمایدداند و میانسانی را رهایی از تحقیر در برابر دیگران می ی مُحَمَّ
َ
 عَل

ِّ
هُمَّ صَل

َّ
الل

 مِنْ دُونِهِمْ وَلِیُّ وَجْهِی 
َ

نْت
َ
مِّ مَنْ مَنَعَنِی، وَ أ

َ
ی بِذ

َ
بْتَل

ُ
تَارِ... وَ أ

ْ
ق ِ

ْ
 وَجَاهِی بِالإ

ْ
 تَبْتَذِل

َ
یَسَارِ، لا

ْ
  بِال

ِ
مَنْع

ْ
اءِ وَ ال

َ
عْط ِ

ْ
؛ »الإ

نیازی حفظ کند و او را به خواهد که عزت او را با بیالسلام در این فراز از خدا مییعنی، امام سجاد علیه

از به بندگان و تحقیر نزد مخلوق، گرفتار نسازد؛ چراکه تنها خداوند است که عطا و منع در دست اوست نی

روشنی بین توفیق در شکرگزاری و عزت نفس در این فرازها، امام(ع) به .)١٤٠: ١٣٧٥الاسلام، (نک: فیض

ی بلکه مقتضای عقل سلیم است؛ ای دینتنها وظیفههای الهی، نهکند. شکرگزاری از موهبترابطه برقرار می

کند، حتی اگر از نظر دینی هم تکلیفی وجود زیرا عقل انسانی نیز انسان را به سپاس از منعم دعوت می

به تعبیری که در خصوص عبادت آزادگان است که  خدا را به خاطر  .)٣٢: ١٣٨٧نداشته باشد (مطهری، 

ترین نوع عبادت است و عبادت آزادگان نامیده ملکنند. که این عبادت، کاشکرگزاری و عشق عبادت می

  )١١١-١٠١، ١٤٠١شود و از لحاظ رتبه بالاترین درجه را دارد.(دکامی، می

داشت کرامت نفس انسانی و تنها واکنشی ایمانی به نعمت است، بلکه نوعی پاسبنابراین، شکر نه

، در نگاه امام سجاد(ع)، نیازمند امداد شود. توفیق شکرگزاریبار محسوب میهای ذلترهایی از وابستگی

ها اگر هدایت نشود، یا دچار کفران الهی و درخواست مکرر از خداوند است؛ چراکه انسان در برابر نعمت

  .گرددشود یا به ستایش خلق گرفتار میمی



 

 

98 

ن ای از بلوغ معنوی مؤمعنوان نشانههمچنین در برخی شروح صحیفه، توفیق شکر در این دعاها به

گردد تفسیر شده است؛ زیرا درک نعمت و سپاس واقعی، فراتر از زبان، به عمل و نیت خالصانه بازمی

  ).٣/١٢٣ق: ١٤٢١؛ مکارم شیرازی، ١/٥١١: ١٣٧٨؛ شوشتری، ٢/٢٤٥ق: ١٤٠٦(راوندی، 

  شکر برای عطای نعمت شکر -٤-٢-٨

مورد استجابت قرار گیرد،  فعل شکرگزاری خود نعمتی از جانب خداوند است و باید از جانب بنده

 فِی «شده است:  السلام به این نکته اشارهدر فرازی از سخنان امام سجاد علیه
ُ

ان
َ

یْط
ّ

قِی الش
ْ
 مَا یُل

ْ
هُمّ اجْعَل

ّ
الل

ی
َ
 عَل

ً
بِیرا

ْ
، وَ تَد

َ
رَتِک

ْ
د

ُ
 فِی ق

ً
را

ّ
ک

َ
، وَ تَف

َ
مَتِک

َ
 لِعَظ

ً
را

ْ
حَسَدِ ذِک

ْ
نّی وَ ال

َ
جْرَی  رُوعِی مِنَ التّمَنّی وَ التّظ

َ
، وَ مَا أ

َ
وّک

ُ
عَد

 
َ
ائِبٍ أ

َ
 غ

ٍ
تِیَابِ مُؤْمِن

ْ
وِ اغ

َ
 أ

ٍ
هَادَةِ بَاطِل

َ
وْ ش

َ
تْمِ عِرْضٍ أ

َ
وْ ش

َ
وْ هُجْرٍ أ

َ
 أ

ٍ
حْش

ُ
ةِ ف

َ
ظ

ْ
ف

َ
ی لِسَانِی مِنْ ل

َ
وْ سَبّ حَاضِرٍ وَ عَل

 
ً
را

ْ
ک

ُ
، وَ ش

َ
 فِی تَمْجِیدِک

ً
هَابا

َ
، وَ ذ

َ
ک

َ
حَمْدِ ل

ْ
 بِال

ً
قا

ْ
 نُط

َ
لِک

َ
بَهَ ذ

ْ
ش

َ
، وَ إِحْصَاءً مَا أ

َ
 بِإِحْسَانِک

ً
، وَ اعْتِرَافا

َ
لِنِعْمَتِک

 
َ

افکند، به یاد بزرگیت و (دعای بیستم)؛ خداوندا آنچه شیطان از دروغ و گمان در دل من می» لِمِنَنِک

اندیشی بر دشمن تبدیل گردان، و آنچه از سخن زشت یا بیهوده یا دشنام یا اندیشه در تواناییت و عاقبت

کردن مؤمن غائب یا ناسزا گفتن به حاضر و یا چیزهای دیگری را که نادرست یا غیبت یا گواهی آبروییبی

آید، به سپاس و ستایش و کوشش در بزرگ دانستن تو (خداوند) و شکر نعمت تو و اقرار به بر زبان می

  ).١٣٦: ١٣٧٥هایت مبدل کن (فیض الاسلام، نیکی تو و شمردن نعمت

ودش یک نعمت جدیدی است که به بنده عنایت شده است و حتی بر خود توفیق شکر خداوند خ

توان گفت که توفیق این توفیق شکر که نعمت است از جانب بنده شکری واجب است و در حقیقت می

خاطر آن موفق به شکر شده است. یکی از تر و وجودش عزیزتر از نعمتی است که بهشکر، قدرش بزرگ

دهد این است که توفیق هر شکری، شکر دیگر ی و تداوم آن را نشان میمواردی که اهمیت شکرگزار

شود و از همین روست که انسان توانایی این را ندارد تا بتواند از عهده طلبد و این فرایند پیوسته تکرار میمی

  شکر الهی به درآید.

» 
َ

 حَصَل
ّ

 إِلا
ً
ایَة

َ
 غ

َ
رکِ

ْ
ک

ُ
غُ مِنْ ش

ُ
 یَبْل

َ
 لا

ً
حَدا

َ
 أ

ّ
هُمّ إِن

ّ
  الل

ً
را

ْ
ک

ُ
زِمُهُ ش

ْ
 مَا یُل

َ
یْهِ مِنْ إِحْسَانِک

َ
  ).٣٧دعای »(عَل

که » حصل علیه من إحسانك«که مقصور است به » یبلغ من شکرک غایة«در این قسمت از فراز 

رسد، مگر این که یک مقصور علیه است، اختصاص داده شده است؛ یعني احدي به انتهاي شکر تو نمي

  شود.شود که باز سبب شکر او میو میاحسان دیگری از تو شامل حال ا

ی قصر بیان کرده است تا علاوه به شکر در وسیلهامام سجاد در این فراز شکر خداوند متعال را به

ای ای از زندگی لازم است و انسان در هیچ مرحلهمقابل خداوند به بندگان بیاموزند که شکر در هر مرحله



 

 

99 

شود و های خداوند بر انسان تمام نمید، به دلیل این که نعمتتواند به نهایت شکر دست پیدا کننمی

  شمارش نیستند.قابل

  ناتوانی انسان از ادای شکرگزاری در فرازی از سخنان امام سجاد علیه السلام آمده است:

نْصُرْهُ، وَ مِنْ مَ «
َ
مْ أ

َ
ل
َ
رَتِی ف

ْ
لِمَ بِحَض

ُ
ومٍ ظ

ُ
ل

ْ
 مِنْ مَظ

َ
یْک

َ
عْتَذِرُ إِل

َ
هُمّ إِنّی أ

ّ
رْهُ، وَ الل

ُ
ک

ْ
ش

َ
مْ أ

َ
ل
َ
یّ ف

َ
سْدِیَ إِل

ُ
عْرُوفٍ أ

وثِرْهُ، وَ مِنْ حَقّ ذِی حَقّ مِنْ مُسِی
ُ
مْ أ

َ
ل
َ
نِی ف

َ
ل
َ
ةٍ سَأ

َ
اق

َ
عْذِرْهُ وَ مِنْ ذِی ف

َ
مْ أ

َ
ل
َ
یّ ف

َ
رَ، إِل

َ
مْ  ٍءٍ اعْتَذ

َ
ل
َ
 ف

ٍ
زِمَنِی لِمُؤْمِن

َ
 ل

سْتُ 
َ
مْ أ

َ
ل
َ
هَرَ لِی ف

َ
 ظ

ٍ
رْهُ، وَ مِنْ عَیْبِ مُؤْمِن

ّ
وَف

ُ
هْجُرْهُ أ

َ
مْ أ

َ
ل
َ
 لِی ف

َ
مٍ عَرَض

ْ
 إِث

ّ
ل

ُ
یعنی، بار )؛ ٣٨دعای »(رْهُ، وَ مِنْ ک

ای که در حضور من بر او ستم رفته و من یاریش ننمودم، دیدهخدایا به پیشگاهت عذرخواهم در حق ستم

م شده و شکرش را به
ّ
واسته و ای که از من پوزش خکنندهام، و از بدجا نیاوردهو از احسانی که در حق

ام، و از فقیری که از من حاجت خواسته و من خواست او را بر خواست خود ترجیح عذرش را نپذیرفته

ام و از عیب مؤمنی که بر من ام مانده و آن را ادا ننمودهام، و از حقّ مؤمن حق داری که بر عهدهنداده

  مده و از آن دوری نجستم.ام، و از هر معصیتی که برایم پیش آآشکار گشته و آن را نپوشانده

گرچه به نوعی بیان عذر و پوزش است؛ اما هدف و مقصود این است که مخاطب به عبارت فوق ا

شود، در برابر وظایفی که انسان اهمیت قدردانی پی ببرد و در این دعا به درگاه خداوند طلب بخشش می

کردن در اه خداوند به سبب ناسپاسینسبت به مؤمنان جامعه دارد و از جمله عذرخواهی و پوزش به درگ

برابر نیکی و احسان  دیگران سپاسگزاری و تشکر افراد از یکدیگر از جمله حقوقی است که افراد جامعه 

شود روابط توان گفت، شکر و قدردانی افراد از یکدیگر باعث مینسبت به یکدیگر دارند و در حقیقت می

کند که عیب و نقص مؤمنی برای من خواهی میاد از خداوند عذرامام سجو ارتباط بین افراد اصلاح شود. 

  ام.آشکار و نمایان شده است و من آن را نپوشانده

  پایانهای بیشکر برای فیض عام و  نعمت -٤-٢-٩

اند که همه مراتب وجود را ای عام و پیوستههای الهی، دارای گسترهاز منظر امام سجاد(ع)، نعمت

ر فرازی از دعای سی و نهم صحیفه سجادیه، گستردگی این فیض الهی چنین توصیف گیرند. ددر بر می

  شده است:

» 
ِ

 فِی جَمِیع
َ

 نِعْمَتُک
ْ

ت
َ

ش
َ
مَنْسُوبِینَ، وَ ف

ْ
 ال

ِ
 عَن

َ
ک

ُ
سْمَاؤ

َ
 أ

ْ
سَت

ّ
د

َ
ینَ، وَ تَق ورِ

ُ
ک

ْ
مَذ

ْ
 ال

ِ
 عَن

َ
رُک

ْ
ی ذِک

َ
تَعَال

 یَا رَبّ 
َ

لِک
َ
ی ذ

َ
 عَل

ُ
حَمْد

ْ
 ال

َ
ک

َ
ل
َ
وقِینَ ف

ُ
ل

ْ
مَخ

ْ
مِینَ  ال

َ
عَال

ْ
در این فراز، امام(ع) با بیان تنزیه ذکر و اسماء الهی، ؛ »ال

ی گوید و ستایش و شکر را ویژههای خداوند به تمامی مخلوقات سخن میی نعمتی گستردهاز افاضه

ای بر این بخش، بر عمومیت فیض قمشهالاطلاق است. در تفسیر الهیداند که فیاض علیپروردگاری می



 

 

100 

ی نعمت الهی خارج نیست (الهی ی افاضهای که هیچ موجودی از دایرهگونهأکید شده است؛ بهالهی ت

  .)٢٦١: ١٣٨٦ای، قمشه

 «از منظر عرفانی، تعبیر 
َ

 نِعْمَتُک
ْ

ت
َ

ش
َ
ی مستمر و فراگیر فیض دارد که ناشی از اشاره به اشاعه» ف

کاشانی، گستردگی نعمت الهی اقتضا تعبیر فیض ی الهی و اقتضای ذات ربوبی است. بهاسماء جمالیه

کند که شکر انسان نیز حالت تداوم و استمرار داشته باشد و در هر لحظه با تجدد نعمت، شکر جدیدی می

). مدرس افشاری نیز در شرح خود بر صحیفه، با تأکید بر ٤٣١تا: بر انسان واجب گردد (فیض کاشانی، بی

که این نوع مواجهه با نعمت، انسان را به درکی شهودی از  کندتربیت معنوی مبتنی بر شکر، بیان می

  .)٢٩٥: ١٣٨٧دهد (مدرس افشاری، ی ربوبی سوق میافاضه

کند، چون صدور نعمت از ذات گونه که علامه طباطبایی اشاره میاز منظر حکمت متعالیه، آن

ر برابر این نعمت نیز باید ی اوست، بنابراین حمد و شکر دتعالی تابع علم، قدرت، و رحمت مطلقهباری

های الهی سبب از بعد تربیتی، چنین نگاهی به نعمت .)١/٢٧ق، ١٤١٧مطلق و مستمر باشد (طباطبایی، 

گاهانه و فزاینده باشد. این شود تا شکر، نهمی تنها واکنشی آنی به دریافت نعمت، بلکه فرایندی دائمی، آ

داند و ردد که در هر لحظه، خود را مشمول فیض الهی میگبینش، موجب تربیت انسانِ شاکر و بیدار می

کند. قرآن کریم نیز این حقیقت را یادآور در نتیجه، مسئولیت معرفتی و اخلاقی در برابر آن احساس می

هِ لا تُحْصُوها«های الهی برای انسان ممکن نیست: شود که شمارش نعمتمی
َّ
 الل

َ
وا نِعْمَة

ُّ
 تَعُد

ْ
» وَ إِن

  ).٣٤ (ابراهیم:

  

  گیری:نتیجه

های مهم در حوزه اخلاق و روابط انسانی است، از دیدگاه دین به خصوص شکرگزاری یکی از پدیده

ای دارد. در صحیفه سجادیه که در قالب دعا، در رابطه انسان با شکر نسبت به خداوند جایگاه ویژه

فته است؛ اما از دیدگاه صحیفه خداوند، مفاهیم دینی عمیقی آمده است، شکر نیز مورد توجه قرار گر 

واژه رو که نعمت خداوند ازلی است، ماهیتی پیوسته و ابدی دارد و با کلیدسجادیه مفهوم شکر از آن

ای که رستگاری در مقابل نعمت با شکر میسر است و گونههای متنوع الهی پیوند ناگسستنی دارد؛ بهنعمت

ها اشراف دارد؛ اهر شده است و بر تمامی سپاسگزاریهمچنین، شکر نسبت به خداوند در قالب حمد ظ

گیرد، تصویری از ای که همه شکرها از آن خداست و آن چه نسبت به مخلوقات نیز صورت میگونهبه



 

 

101 

هایی که پیرامون صحیفه سجادیه شکل گرفت، با قاطعیت شکر نسبت به خداوند است. با توجه به بررسی

  کار رفته است.بت به تحلیل مصداقی در صحیفه کمتر بهتوان گفت که تحلیل مفهومی نسمی

خالق، –مخلوق، شکر مخلوق –در زمینه تحلیل مصداقی، در صحیفه سجادیه انواع مختلف شکر خالق  

ترین فراونی شکر هایی دارند؛ کممخلوق وجود دارد که هر کدام از این موارد زیرمجموعه - شکر مخلوق

صحیفه  ٢٤عه و یک فراونی بنام شکر فرزند از والدین که در دعای مخلوق با یک زیر مجمو  –مخلوق 

  خالق داشته است. -ترین فراوانی را شکر مخلوقکار رفته است و بیشسجادیه به

  

0

0.5

1

1.5

2

2.5

3

3.5

شکر خدا 
از بنده 

شکر 
والدین

شکر 
ازلی و 

ابدی

شکر 
نعمت 
پیامبر

شکر بھ 
وقت 

 سلامتی و
 یا اندوه و
گرفتاری

 شکر خلق
شب و 

روز

شکر 
مطلق

شکر 
برای 
قضا و 

قدر

شکر 
برای 
 پوشاندن
عیب

دعا در 
توفیق 
شکر 
گزاری

شکر 
برای 
عطای 
نعمت 
شکر

شکر 
نعمتھای 
بی پایان

شکر 
 -خالق 

مخلوق

شکز 
  -مخلوق 
مخلوق

خالق-شکر مخلوق 

  فراوانی حمد و شکر در صحیفه سجادیه - ١نمودار 

  

  

  



 

 

102 

  :منابعفهرست 

 کریم قرآن -

 صحیفه سجادیه -

 . قم: مکتب الاعلام اسلامی.معجم مقائیس اللغة). ۱۴۰۴مد ابی حسین. (ابن فارس، اح -

  . بیروت: نشر دار صادر.لسان العرب). ۱۴۱۴ابن منظور، محمد بن مکرم. ( -

  . قم: دارالعرفان. شرح صحیفه سجادیه). ۱۳۸۸انصاریان، حسین. ( -

  . تهران: سروش.صحیفه سجادیه). ١٣٧٥آیتی، عبدالحمید. ( -

  .. قم: اسراءرحیق مختوم). ١٣٨٦دالله. (جوادی آملی، عب -

  .. قم: نشر اسراءتفسیر موضوعی صحیفه سجادیه). ۱۳۹۲. (------------- -

. تحقیق: عطارد، احمد عبد الغفور. بیروت: الصحاح تاج اللغة و صحاح العربیة). ۱۴۰۷جوهري، اسماعیل بن حماد. ( -

 دارالعلم للملایین.

  .. تهران: انتشارات فکر روزصحیفه سجادیه شرح). ۱۳۸۳زاده آملی، حسن. (حسن -

  . بیروت: مؤسسه للطباعه و النشر.شرح نهایة الحکمة للعلامة الطباطبایي). ۱۴۰۷حیدری، کمال. ( -

 .. قم: مؤسسه نورالهدیمبانی تحلیل مفهومی در منطقق). ١٤٣٧حیدری، محمدرضا. ( -

  . ١١١-١٠١), ٢(٢تعالیم اسلامی. دوفصلنامه دعاپژوهی,  ). عبادت و راز و نیاز عاشقانه در١٤٠١دکامی، محمدجواد . ( -

  .. قم: دفتر نشر الهادیشرح دعای صحیفه سجادیهق). ١٤٠٦الدین. (راوندی، قطب -

های معرفتی در علوم قرآن و پژوهش». در بازخوانی مفاهیم قرآنی نقش مصداق). «١٣٩٥رجبی دوانی، محمد. ( -

  .١٠٣–٨٥): ٢(٤، حدیث

. قم: مرکز تحقیقات قرآن کریم کنگره بین المللی قرآن و علوم انسانی). ۱۳۹۶محمدعلی. (، رضایي اصفهاني -

 .المهدی

  . قم: دار صادر.اساس البلاغه). ۱۹۷۹زمخشری، محمد بن عمر. ( -

  .. قم: مؤسسه الإمام الصادقالمفاهیم العامة للقرآنق). ١٤٢١سبحانی، جعفر. ( -

  .. قم: مؤسسه النشر الاسلامیشرح صحیفه سجادیه :الصالحینبهج). ١٣٧٨شوشتری، محمدتقی. ( -

  . بیروت: دارا بن کثیر.فتح القدیر). ۱۴۱۴شوکانی، محمد بن علی. ( -

  .. تهران: انتشارات اسلامیپرتویی از صحیفه سجادیه). ۱۳۷۵صدر، سید رضا. ( -

  مدرسین حوزه علمیه قم. . قم: دفتر انتشارات اسلامی، جامعهتفسیر المیزانق). ١٤١٧محمدحسین. (طباطبایی، سید -

  . تهران: ناصرخسرو.مجمع البیان فی تفسیر القرآن). ١٣٧٢طبرسی، فضل بن حسن. ( -

  . تحقیق: احمد حسینی اشکوری. تهران: مرتضوی.مجمع البحرین). ۱۳۷۵طریحی، فخرالدین محمد. ( -

  . مشهد: انوارالحق.نور ملکوت قرآن در شرح ادعیه). ١٤٢٥طهرانی، سید محمدحسین. ( -

 .ة. بیروت: دار الفاق الجدیدفروق فی اللغة). ١٤٠٠(عسکری، حسن بن عبدالله.  -



 

 

103 

ازمنظر امام » رزق طیب«). عوامل تأثیرگذار در پایداری ۱۴۰۲عشریه، رحمان ،خرمی، محمد علی و کجوری نژاد، طیّبه . ( -

 59-42 ,(5)3 ,دوفصلنامه دعاپژوهی .سجاد علیه السلام

 . قم: نشر هجرت.العین). ۱۴۰۹فراهیدی، خلیل بن احمد. ( -

  .. قم: نشر فجرشروح و درر منثور از صحیفه کامله). ۱۳۸۶فهری، محمدباقر. ( -

  . بیروت: دار الکتب العلمیة.قاموس المحیط). ۱۹۹۵آبادی، محمدبن یعقوب. (فیروز -

  .. تهران: انتشارات اسلامیهترجمه و شرح صحیفه سجادیه). ١٣٧٥نقی. (الاسلام، سید علیفیض -

  .، تهران: انتشارات علمیه اسلامیهشرح صحیفه کامله سجادیهتا). محسن. (بیکاشانی، محمدفیض -

  . قم: مؤسسة دارالهجرةالمصباح المنیر). ۱۴۱۴فیومی، احمد بن محمد. ( -

  . تهران: دار الکتب الاسلامیه.قاموس قرآن). ١٣٧١قرشی، علی اکبر. ( -

  تهران: فراهانی. .نز العمال فی سنن الاقوال و الافعالک). ١٣٧٢متقی هندی، علی بن حسام الدین. ( -

  . قم: مؤسسه علمی فرهنگی دارالحدیث.نامه معارف صحیفه سجادیهدانش). ۱۳۹۴شهری، محمد. (محمدی ری -

  .. قم: مؤسسه فرهنگی فهیمشرح آفاق معرفت در صحیفه سجادیه). ١٣٨٧مدرس افشاری، محمدعلی. ( -

  . تهران: دار محبي الحسین( ع)المنطق الإسلامي. )١٢٢٤مدرسی، سید محمد تقی. ( -

  .. بیروت: دارالمعرفهمنطق و زبان قرآنق). ١٤٢٤. (--------------- -

ریاض السالکین فی شرح صحیفه سیدالساجدین امام علی بن ). ١٤٠٩علی خان. (مدنی شیرازی، سید -

  . تحقیق: محسن حسینی امینی. قم: دفتر انتشارات اسلامی.الحسین (ع)

  .. قم: مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینیآموزش فلسفه). ١٣٧٨مصباح یزدی، محمدتقی. ( -

قم: مؤسسه . ۱ج  .آموزش معارف اسلامی (شرح موضوعی صحیفه سجادیه)). ۱۳۸۲. (--------------- -

  .آموزشی امام خمینی

  .: صدرا: بینش اسلامی. تهرانبینی اسلامیای بر جهانمقدمه). ١٣٧٤مطهری، مرتضی. ( -

  .. تهران: صدراآزادی انسان). ١٣٨٧. (---------- -

  .، قم: مدرسه امام علی(ع)پیام امام سجاد (ع)ق). ١٤٢١مکارم شیرازی، ناصر. ( -

  . قم: مدرسه علی بن ابی طالب.اخلاق در قرآن). ۱۳۷۷. (------------- -

  . قم: انتشارات هجرت.معراج السعادة).  ١٣٧٨نراقی، احمد. ( -

 . تهران: پیام آزادیشرح صحیفه سجادیه). ۱۳۸۶(. ای، مهدیالهی قمشه -

 

  

  

  

  

  


